[bookmark: _Hlk216764011]04 Usz. bev
Benyik György
Bevezetés az Újszövetségbe

Óravázlatok

04 János evangéliuma, 
1-3 Levelek, Jelenések könyve, Kánon  

Belső használatra, kizárólag a hallgatók számára -
kiadás, bármilyen sokszorosítás tilos!

Szeged GFE
2025






János evangéliuma
Az Újszövetségi iratok közül:
· A negyedik evangéliumot és a János leveleket (1Jn) hagyományosan János apostolhoz és evangélistához kötik.
· A második és harmadik János levelet gyakran különböztetik meg, és azokat egy másik, „János presbiter” vagy „az öreg” nevű vezető személyhez kötik, akiről a források nem mindig egyértelműek.
Összefoglalva, az ókori hagyományban és az egyházatyák írásaiban megjelenik a János személyek elkülönítése apostol, evangélista és presbiter között, de a pontos identitások és összefüggések vitatottak és változóak a különböző források szerint

	Szerző / Forrás
	Időszak
	Írás / Hivatkozás
	Megkülönböztetés és az adott Jánoshoz kapcsolt újszövetségi írások

	Eusebius Caesariensis
	4. század
	„Ecclesiastica Historia”
	Megkülönbözteti János apostolt (az evangélistát), és János presbitert, aki külön személy lehet, s aki talán a 2-3 János levelet írta

	Papiász (Papiás)
	2. század
	(részletek Eusebiusnál)
	Említhet egy János presbitert, aki nem azonos az apostollal

	Apostolok Cselekedetei
	Kr. u. 1. század
	(név szerint János apostol)
	János apostol szerepeltetése, aki Péterrel együtt működik, mint egyházvezető

	Epifániosz
	4. század
	„Panarion”
	Jánost apostolként említi a János evangélium és a Jelenések szerzőjeként

	Órigenész
	3. század
	Kommentárok
	Hagyományosan János apostolhoz köti az evangéliumot, de a szerzőséget viták övezik

	Modern kutatók (pl. Bart Ehrman)
	20-21. század
	Több történeti-kritikai tanulmány
	Különbséget tesznek apostol és presbiter között, a 2-3 János levél inkább presbiterhez köthető



A János evangéliuma jelentősen eltér a szinoptikus evangéliumoktól (Máté, Márk, Lukács) mind tartalmában, mind stílusában. János nem a szinoptikus hagyomány egyszerű ismétlése vagy kiegészítése, hanem egy sajátos teológiai nézőpontból íródott mű, amely inkább a Jézusba vetett hitre és mélyebb vallási tartalmakra fókuszál, míg a szinoptikus evangéliumok főként Isten országáról szólnak.
Főbb különbségek és bővítések a János evangéliumában
· János evangéliuma nem csak az utolsó nagyhéten viszi Jézust Jeruzsálembe, hanem több alkalommal is, így Jézus tanítói működését hosszabb időre, kb. 3 évre teszi a kutatás. Ez különbözik a szinoptikusok rövidebb, egységesebb kronológiájától.
· János beszédei hosszabb, tematikus, párbeszédekkel átszőtt prédikációk, nem pedig rövid mondások vagy példázatok, mint a szinoptikusoknál.
· Gyakran előfordulnak olyan történetek és beszélgetések, amelyek a szinoptikusoknál nem találhatók meg, például az újjászületésről, az élő vízről vagy a feltámadásról szóló hosszabb tanítások.
· A csodatörténetek (jelek) száma és jelentősége másként alakul, Jánosnál mélyebb teológiai értelmezést kapnak.
· A szerzőségi vita János evangéliumáról
	· Teológus / Kutató
	· Időszak
	· Műve / Forrás
	· Rövid leírás a szerzőségi kérdésről

	Ireneusz (Irenaeus)
	Kr. u. 2. század
	„Az eretnekek ellen”
	Az első, aki János apostolt az evangélium szerzőjének nevezte, erős hagyomány alapítója

	Epifániosz
	Kr. u. 4. század
	„Panarion”
	Megerősítette a hagyományt, hogy a „szeretett tanítvány” János apostol

	Origenész
	Kr. u. 3. század
	Kommentárok
	Vitatták a szerzőséget, jelölte, hogy a szöveg formálódhatott a jánosi közösségen belül

	Adolf von Harnack
	19-20. század
	„A kereszténység eredete”
	Kérdéses a hagyomány szerzősége, személyes apostoli szerzőség ellen

	Rudolf Bultmann
	20. század
	„A Teológia alapkérdései”
	Szkeptikus az apostoli szerzőség miatt, a teológiai jelentőség hangsúlyozása

	Raymond Brown
	20-21. század
	„The Gospel According to John”
	Részletes elemzés, a szerző nem feltétlenül az apostol, hanem a jánosi közösség tagja lehet

	Géza Vermes
	20. század
	„The Changing Faces of Jesus”
	A szerzőséget kritikusan vizsgálja, a jánosi iskola szerepét hangsúlyozza

	Kocsis Imre
	21. század
	Kommentárok a János evangéliumához
	Elfogadja a „szeretett tanítvány” központi szerepét, de megkülönbözteti az apostoltól



János evangélium címzettjei
	Forrás / Teológus
	Időszak
	Mű / Forrás
	Címzettek és jelzések a szövegben
	Ókori teológus véleménye, utalása a címzettekre

	János evangéliuma
	Kr. u. 1. század
	Evangélium szövege (pl. Jn 13,23; 19,26; 21,7-24)
	Az evangélium szerzőjének önmegjelenítése "a tanítvány, akit Jézus szeretett"
	A "szeretett tanítvány" személye áll a középpontban, ő a hiteles jelenetek tanúja

	Ireneusz (Irenaeus)
	Kr. u. 2. század
	„Az eretnekek ellen” (Adversus Haereses)
	Azonosítja a „szeretett tanítványt” János apostollal, mint az evangélium szerzőjét
	Az evangéliumot apostoli hiteles forrásnak tekinti

	Epifániosz
	Kr. u. 4. század
	„Panarion”
	Megerősíti, hogy János apostol a „szeretett tanítvány” és evangéliuma címezettje
	Hangsúlyozza a személyes közelséget Jézushoz és a hiteles tanúságtételt

	Origenész
	Kr. u. 3. század
	Kommentárok
	Érintőlegesen foglalkozik a „szeretett tanítvány” szerepével, mint tanúval
	Vitázott a szerzőségen, de elfogadta a tanúságtétel értékét



János evangélium elterjedése
	Egyház / Teológus
	Időszak
	Mű / Szerep
	Jelentőség az evangélium ismertségében

	Ireneusz (Irenaeus)
	Kr. u. 2. század
	„Az eretnekek ellen”
	Ő volt az első, aki a János evangéliumot apostoli műként azonosította és népszerűsítette, Szíriainak, hogy János evangéliuma az egyik legfontosabb a keresztény hívők körében.

	Hegyi Ándrás (Epifániosz)
	Kr. u. 4. század
	„Panarion”
	Megerősítette, hogy az evangélium szerzője János apostol, és ezzel hozzájárult a jánosi hagyomány terjedéséhez.

	Jeromos (Hieronymus)
	Kr. u. 4. század
	Latin Vulgáta fordítás (Vulgata)
	Ezzel az első hivatalos latin fordítással ismerte meg a nyugati kereszténység, így terjesztette az evangéliumot.

	Szent Ágoston
	Kr. u. 4-5. század
	„A város Istenében”
	Erőteljesen támogatta a szerzőség apostoli eredetét, hozzájárult János evangéliumának teológiai kiértékeléséhez.

	Aquinói Szent Tamás
	13. század
	„Summája teológiának”
	A hagyományos szerzőséget megerősítve, a teológia egyik alapvető irodalmi forrásává tette.

	Modern teológusok
	19-21. század
	Számos mű, például Raymond Brown „The Gospel According to John”
	Kritikus és történeti megközelítéssel vizsgálják a szerzőség kérdését, kiemelve a közösségi és szerzőségi eredetet.


 
· János evangélium egyedi szövegei
Az Ige kezdetben volt (Jn 1,1-18): János evangéliuma azzal kezdődik, hogy az „Ige” (Logosz) kezdetben Istennél volt, és maga az Ige Isten volt, ami nincs a szinoptikusokban ilyen formában.
A szamáriai asszonnyal folytatott beszélgetés (Jn 4): Ez a rész Jézus és a szamáriai nő dialógusa az élő vízről, amely nem található meg a másik három evangéliumban.
Nikodémussal folytatott beszélgetés (Jn 3): Az újjászületésről és a mennyek országáról szóló tanítás, mely a szinoptikusokban nem ilyen formában jelenik meg.
Csodák, mint jelek: János több olyan csodát ír le, mint a vízből borrá változtatás (kánai menyegző, Jn 2), vagy a betegség meggyógyítása a Bethesda-tónál (Jn 5), amelyek nem, vagy csak vázlatosan vannak a szinoptikusokban.
Az Élet Kenyere beszéd (Jn 6): A kenyérszaporítás eseménye mind a négy evangéliumban előfordul, de János hosszú tanítást fűz hozzá, amely Jézus testének és vérének szimbolikájáról szól, ez a rész a szinoptikusokban nincsen ilyen terjedelemben.
Az utolsó vacsora leírásának különbségei: János evangéliumában nincsenek jelen az eucharisztia alapításának szinoptikus részletei; viszont megtalálható a lábmosás története (Jn 13), amely a szinoptikusokban nem szerepel.
Jézus hosszú teológiai beszédei: Jánosban Jézus beszédei általában hosszabb, elmélyült dialógusok, például az „Én vagyok” kijelentések (én vagyok az út, az igazság és az élet, Jn 14), amelyek a szinoptikusoknál másként, vagy egyáltalán nem jelennek meg.
A feltámadás és virrasztó Mária, valamint a feltámadt Jézus személyes megjelenése (Jn 20): E különleges részletek néhány eltérést mutatnak a szinoptikus feltámadás-leírásokhoz képest.
Eltérések a szinoptikusoktól
A János evangéliuma nem ír le olyan eseményeket, mint Jézus születése, megkeresztelése, kísértése vagy a Gecsemanéban való elragadása, amelyek a szinoptikusokban megvannak.
Nincs szó démonoktól megszállottakról vagy példabeszédekről, amelyek a szinoptikus evangéliumokban gyakoriak.
A János-féle evangéliumi beszédek hosszabbak, filozofikusabbak, és mélyebb teológiai tartalmat hordoznak a személyes hitre fókuszálva.
Ezek alapján a János evangéliuma olyan egyedi szövegeket és beszédstílust tartalmaz, amelyek hiányoznak vagy jelentősen eltérnek a szinoptikus evangéliumokban szereplő szövegektől

Szemtanú elbeszélő nyomai János evangéliumban
Az evangélium 21. fejezet 24. versében többszörösen ismétlődik a tanúságtétel szándéka és a többes szám első személy („mi láttuk, tanúságot teszünk”), ami arra utalhat, hogy János maga vagy közvetlen környezete szemtanúként számol be az eseményekről.
Több helyen János saját magát említi (például Jn 19,35: „És ez a tanúság igaz, és tudjuk, hogy igazat mondunk, hogy tanúságot tegyünk”), ami hangsúlyozza, hogy az evangélium egy személyes, hiteles beszámoló.
A János evangéliuma hangsúlyozza a hiteles tanúságtételt az „aki látta” és „aki hallotta” fordulatokkal, ami a közvetlen tapasztalatot erősíti.
Az evangélium szerzője valószínűleg a „szeretett tanítvány”, akit az evangéliumi szöveg is többször említ, mint közvetlen tanút és tanúságtevőt.
Ez arra utal, hogy a János evangéliuma részben szemtanúi elbeszéléseken és első kézből származó tapasztalatokon alapuló hiteles beszámoló, amely a személyes élményen és tanúságtételen alapul a történetek és tanítások továbbadásában.
János evangéliuma és a szinoptikus főbb eltérései szenvedéstörténetben:
	Téma
	Szinoptikus evangéliumok (Máté, Márk, Lukács)
	János evangéliuma

	Keresztrefeszítés időpontja
	A pászka napján (például Mk 14,12, Mt 26,17)
	A pászka előtti napon (Jn 19,14)

	Templom megtisztítása
	A szenvedéstörténet előtt nem említik, inkább tanítási időszakban (Galilea)
	A templom megtisztítása Jézus működésének elején, Jeruzsálemben (Jn 2,13-22)

	Utolsó vacsora
	Az eucharisztia alapítása kiemelt elem, Jézus átadja a kenyeret és bort
	Eucharisztia nem szerepel, helyette a lábmosás története (Jn 13)

	Jézus beszédei
	Rövid, töredékes mondások, példabeszédek a kereszthalál előtt
	Hosszú, teológiai és személyes beszédek (pl. Jn 14-17) a szenvedés elbeszélésben

	Pilátus előtt zajló események
	Jézus szinte hallgató, kevés szóváltás Pilátussal
	Hosszú párbeszéd Jézus és Pilátus között, hangsúly az igazságon van (Jn 18,28-19,16)

	Jézus halála
	Jézus kiáltással adja vissza lelkét, rövid leírás
	„Elvégeztetett” szavak, pontos részletezés, hogy a katona lándzsájával megsebesítette (Jn 19,30-34)

	Szemtanúk a keresztnél
	Főleg Mária és több női tanítvány
	A „szeretett tanítvány” és Mária jelen vannak, Jézus gondoskodik róluk (Jn 19,26-27)



A János evangéliumának legrégebbi kódexei között kiemelkednek a papirusz töredékek és a nagy ókori kódexek. Ezek a legkorábbi és legértékesebb szövegtanúk az evangélium szövegének hitelessége és történeti fejlődése szempontjából.
	Kódex / töredék
	Időszak
	Tartalom
	Megjegyzés

	𝔓52 (Papirusz 52)
	Kr. u. 100 körül
	János evangéliumának töredéke
	Legrégibb ismert újszövetségi kézirat, rövid szövegtöredék, bizonyíték a korai evangéliumi írásra

	𝔓66 (Bodmer Papirusz)
	3. század eleje
	Szinte az egész János evangéliuma
	Az egyik legteljesebb korai papirusz, segíti a szövegkutatást

	𝔓75
	3. század eleje
	Lukács és János evangéliuma
	Szintén fontos korai tanúságtétel, János evangéliumának egyik teljesebb kézirata

	Codex Vaticanus
	4. század eleje
	Teljes Újszövetség (régi görög szöveg)
	Az egyik legtekintélyesebb és legrégebbi kódex, amelyben megtalálható a János evangéliuma

	Codex Sinaiticus
	4. század eleje
	Teljes Újszövetség és Ószövetség egy része
	Egy másik kulcsfontosságú ősi kézirat János evangéliumával


Az ókorban és a középkorban a legfontosabb és legismertebb
 kommentárok a János evangéliumához:
	Szerző / Mű
	Időszak
	Név / Cím
	Kiemelt jellemzők

	Órigenész (Origenes)
	Kr. u. 3. század
	Kommentár János evangéliumához
	Az első ismert, monumentális magyarázat, több kötetes, alapvető az ige biblikus értelmezésében

	Aquinói Tamás
	13. század
	„Summa Theologiae” - János evangéliuma
	Átfogó teológiai magyarázat a szerzőségről és a teológiai kérdésekről

	Jeromos (Hieronymus)
	Kr. u. 4. század
	Latin vulgát fordítás (Vulgata) – magyarázatok
	A latin keresztény egyház hivatalos szövege, melyben a kommentár is szerepel

	Kálvin János
	16. század
	Kommentár János evangéliumához
	Részletes exegézis, a protestáns reformáció egyik alapműve

	Rudolf Bultmann
	20. század
	„The Gospel of John: A Commentary”
	Modern életmű, kritikus történeti-pszichológiai megközelítés

	Raymond Brown
	20. század vége
	„The Gospel According to John”
	Tudományos, történeti és teológiai értelmezés, az egyik legkorszerűbb kommentár


A János evangéliumának 
legfontosabb magyar vagy magyar nyelvű kommentárjai
	Szerző
	Cím / Mű
	Kiadás éve / Megjelenés
	Jellemzők

	Hanula Gergely
	János evangéliuma. Magyarázatok a revideált új fordítású Bibliához
	2024
	Széleskörű, teológiailag mély magyarázat, segíti a bibliaolvasók és prédikációra készülők munkáját

	Kálvin János
	Kommentár János Evangéliumához
	2025 (új magyar kiadás PDF formában)
	Klasszikus református magyarázat, részletes teológiai elemzés

	Órigenész
	Kommentár János evangéliumához
	Ókori mű, magyar összefoglalók és fordítások elérhetők
	Az újszövetségi kommentárok első nagy hatású műve, részletes exegézis az evangélium első 13 könyvéig

	Karner Károly
	A testté lett Ige. János evangéliuma
	1950
	Egyházi professzori mű, aki érthetően és mélyrehatóan magyarázza az evangéliumot

	Benedikt Schwank OSB
	János Evangéliuma – kommentár
	2022
	Modern szemléletű teológiai elemzés, magyarul is hozzáférhető

	

	
	
	





János 1-3 levelei

	Levél
	Szerző
	Keletkezési idő
	Szerkezet főbb pontjai
	Legfontosabb tanítások

	1 János levél
	János apostol
	Kr.u. 85–100
	Szeretet, hitvallás, hamis tanítók elleni védelem
	Isten szeretete, hit és élet kapcsolata

	2 János levél
	János apostol
	Kr.u. 85–100
	Egy levél a kiválasztott asszonynak, hitvédelem
	Hit megőrzése, parancsolatok engedelmessége

	3 János levél
	János apostol
	Kr.u. 85–100
	Személyes levél Gájusznak, gyülekezeti ügyek
	Vendégszeretet, elismerés és figyelmeztetés


János első, második és harmadik levelének szerzője, keletkezési ideje, szerkezete és legfontosabb tanításai az Újszövetségi kutatások alapján:
Szerző: A három levél szerzője hagyományosan János apostol, Jézus „szeretett tanítványa”, aki az evangéliumot is írta. A levelek 1. versében János magát „presbiternek” nevezi, ami a korai egyházban vezető pásztori szerepre utalhat, de nem zárja ki apostoli személyiségét. Az egyházi hagyomány és a legtöbb biblikus szerint ugyanaz a személy írta mindhárom levelet. 
Keletkezési idő: Valószínűleg az 1. század végén, Kr.u. 85 és 100 között íródtak, lehetőleg Kis-Ázsiában, valószínűleg Efezus környékén.
Szerkezet és legfontosabb tanítások
1. János levele
A levél, amely valószínűleg az 1. század végén, de legkésőbb a 110-es évben keletkezett, elsősorban az igaz hit és az abból építkező élet témáját tükrözi, amelyben a szeretet a döntő. A fénymetaforák használata jánosi eredetre utal, amely R. Bultmann szerint János gnosztikus hajlamával – vagy modelljével –  magyarázható. Másrészt az angol Biblia 1:5. versében Istent a világossággal azonosítják, míg a János 8:12-  ben Krisztust úgy írják le, hogy ez talán egy „ jánosi iskolára ” utal, de a levél(ek) és az evangélium különböző szerzőire is . 
Összességében azonban János első levelét valószínűleg intő levélnek szánták (vö. 2,18-19; 2,26; 3,7 ), amely a Fiú istenségének tagadása , és így kifejezetten a demiurgikus vagy alárendelt eszmék ellen irányult: Talán a Kis-Ázsiában aktív , vagy annak egy sarja által képviselt úgynevezett Cerinthosz eretnekségére gondoltak itt, még akkor is, ha a tipikus cerinthosziai nézetek hiányoznak.
János első levelének egy szövegbéli sajátossága az úgynevezett „Comma Johanneum”. Ez az 1János 5,7–8 kiegészítése:
7 Hárman vannak, akik tanúskodnak a mennyben: az Atya, az Ige és a Szentlélek, és ez a három egy. 8 És hárman vannak, akik bizonyságot tesznek a földön: A szellem, a víz és a vér – és ez a három egy.
Sok kommentátor úgy véli, hogy ez egy dogmatikusan motivált kiegészítés, amelynek célja a Biblia Szentháromság -tanának tisztázása
Ez a kiegészítés nem található meg egyetlen latin kéziratban sem a 6. század előtt, és egyetlen görög kéziratban sem a 14. század előtt. 1590-ben a „Comma Johanneum” bekerült a Vulgata első pápai deklarálásába a Vulgata Sixtinába. A humanista Erasmus a Textus Receptusában a harmadik kiadástól kezdve belefoglalta a „Comma”-t . Ma már nem található meg sem az úgynevezett Nova Vulgatában, sem a Nestle-Aland Novum Testamentum Graece kiadásában.
Szerzőség
A hagyományos felfogás szerint a levelet János evangélista írta Efezusban, amikor az író már idős korban volt. A levél tartalma, nyelvezete és fogalmi stílusa nagyon hasonlít János evangéliumához, János második leveléhez és János harmadik leveléhez. Így a 19. század végén Ernest DeWitt Burton tudós azt írta, hogy „nem férhet kétség” ahhoz, hogy János első levelét és az evangéliumot ugyanaz a szerző írta. 
A 20. századtól kezdve azonban olyan kritikus tudósok, mint Heinrich Julius Holtzmann és CH Dodd, János evangéliumát és János első levelét különböző szerzők műveiként azonosították. A két szöveg bizonyos nyelvi jellemzői alátámasztják ezt a nézetet. Például János első levele gyakran használ egy mutató névmást a mondat elején, majd egy részecskét vagy kötőszót, majd a mondat végén a mutató névmás magyarázatát vagy definícióját – ez egy olyan stilisztikai technika, amelyet az evangéliumban nem használnak. A levél szerzője a feltételes mondatot is „különféle retorikai alakzatokban használja, amelyek ismeretlenek az evangélium számára”. Ez legalábbis arra utal, hogy a nyelvi jellemzők idővel változtak. Ma, J. Louis Martyn és Raymond Brown munkássága nyomán, a tudósok többsége úgy véli, hogy János evangéliumát és János első levelét ugyanazon közösség, a „Johannine Community” különböző tagjai írták.
Címzettek és a levél célja
„A negyedik evangélium a judaizmus és a jánosi körökön kívüliek által felvetett kihívásokra reagál, akik elutasították a közösség Jézusról, mint az Atya által küldött, preegzisztens Fiúról alkotott képét.” Az Új Jeromos Bibliai Kommentár azt sugallja, hogy a három jánosi levél „maga a jánosi közösség széttöredezését írja le” 
A szerző azért írta a levelet, hogy hallgatósága öröme „teljes legyen” (1,4); hogy „ne gyakoroljanak bűnt” (2,1); hogy ne tévesszék meg őket hamis tanítók (2,26); és hogy „ti, akik hisztek Isten Fiának nevében …, tudjátok, hogy örök életetek van ” (5,13). A levél átfogó céljának megértéséhez két fő megközelítés létezik: az élet próbái (Robert Law) és a közösség próbái (John Mitchell és Zane Hodges). Míg János evangéliumát a nem hívőknek írták ( Jn 20,31 ), ez a levél azoknak szólt, akik már hívők voltak (5,13). Ernest DeWitt Burton valószínűnek tartotta, hogy a közönsége nagyrészt nem zsidó, mivel kevés ószövetségi idézetet vagy kifejezetten zsidó kifejezésmódot tartalmaz.
A levél Jézus természetéről szóló vitában is részt vesz: a „test” vagy a megtestesülés közötti vitában. A korai kereszténységben egyesek a doketizmust támogatták, azt a nézetet, hogy Krisztus alakja a földön pusztán illúzió volt (azaz nem testben). Leginkább az a csoport, amelyből végül gnosztikusok lettek, doketizmust vallottak. János első levele hevesen elítéli ezt a hitet, és azt a nézetet részesíti előnyben, hogy Jézus valóban megjelent „testben” a Földön. A 4. fejezet azt írja, hogy „minden lélek, amely vallja, hogy Jézus Krisztus testben jött el, Istentől van” és más részek azt mondják, hogy Jézus vért ontott, és ha nem tudott vért ontani, akkor a halála értelmetlen volt. A 2. fejezet tartalmaz egy olyan részt is, amely egy protognosztikus csoportra utal: egy olyan csoportra, amely egykor az egyházzal volt, de azóta elhagyta azt, és tagadja, hogy az emberi Jézus egyben a lelki Krisztus is volt. A szerző ezeket a szakadárokat „antikrisztusként” bélyegzi meg. A bevezetés valószínűleg szintén foglalkozik a kérdéssel, különösen akkor, ha feltételezzük a szerző Jánosként való azonosítását, vagy egy pszeudoepigráfiai állítást, miszerint tanítvány volt: az 1. fejezet arról ír, hogy szemmel és tapintással bizonyítékot talált az igazságra. A szerző így azt állíthatja, hogy személyesen ismerte a fizikai Jézust, és hangsúlyozza fizikai mivoltát, mint hús-vér személyt, nem pedig mint szellemet vagy fantazmát. A legtöbb kritikus tudós arra a következtetésre jut, hogy János apostol ezen művek egyikét sem írta.
Szerkezet: 
Bevezetés; Isten fia, Jézus Krisztus megvallása; szeretet parancsa; hit és élet kapcsolata; figyelmeztetés a hamis tanítók ellen; búcsúztatás.
Legfontosabb tanítás: Isten szeretete, a hit hatása az életre, a gyülekezeti egység, a hamis tanítók elutasítása, a szeretet, mint a keresztény élet központi parancsa.
Szöveghely pl. 1Jn 4,7-21: A szeretet az Isten megismerésének és gyakorlatának alapja.
2. János levele
János második levele az egyike a hét azon katolikus levélnek, amelyek bekerültek a bibliai kánonba, az Újszövetségbe. Nem egy meghatározott egyházközösségnek szól, azonban valamely közösség „Úrnője és gyermekei”.
A szerző
A bevezetésben csak „öreg”-nek (presbiter) nevezi magát. A János első levele témában és stílusban hasonlóságot mutat János evangélista stílusával. Ez a levél viszont nem olyan szenvedélyes, és a Bibliában található legrövidebb írás. A szerzőségében nem volt egyértelmű álláspont, ezért már Órigenésznek, Szent Jeromosnak, Kaiszareiai Euszebiosznak is nehézségei voltak a levéllel kapcsolatban. A mai bibliakutatók nem János apostolnak tulajdonítják.Egyesek szerint bizonyosnak vehető, hogy egy „jánosi iskolából” való.

A kiválasztott hölgy 
„Köszöntenek téged a kiválasztott nővéred gyermekei.” A szöveg „a kiválasztott asszonynak?” és gyermekeinek szól ( ἐκλεκτῇ κυρίᾳ , eklektē kyria ; egyes értelmezések ezt a kifejezést „idősebb asszonynak”, „egy nagyon különleges asszonynak”, „kiválasztott asszonynak”, „kedves Hölgynek” stb. fordítják), és a következő szavakkal zárul: A megszólított személyt dicsérik jámborságáért, és óva intik a hamis tanítóktól.
A hölgyet gyakran tekintették az egyház metaforájának, ahol az egyház a hívők egészét és a helyi gyülekezeteket jelenti. A gyermekek ennek a helyi gyülekezetnek a tagjai lennének. Az író egy másik egyház üdvözletét is belefoglalja az utolsó versbe: „Üdvözölnek téged a választott nővéred gyermekei.” A választottak (ἐκλεκτοί, eklektoi ) kifejezés meglehetősen gyakori kifejezés volt azokra, akik hisznek az evangéliumban és követik Krisztust.  Amos Wilder tudós támogatja ezt a nézetet, mondván, hogy maga a levél tartalma is azt mutatja, hogy az egész egyházhoz, nem pedig egyetlen személyhez szólt.
Egy másik értelmezés szerint a levél egy adott személynek szól. Athanázius azt javasolta, hogy a Kyria, az itt használt görög szó, amely úrhölgyet jelent, valójában egy személy név. A Young-féle szó szerinti Bibliafordítás így fordítja.  Az is lehetséges, hogy egy személyre utal, de egyszerűen nem használja a nevét. Az egyik elmélet szerint a levél Máriára, Jézus anyjára utal; Jézus a kereszten feszítése során „szeretett tanítványára” bízta Mária életét (Jn 19,26–27). A gyermekek így Jézus testvéreire utalnának: Jakabra , Józsefre, Simonra és Júdásra, valamint Mária nővérének a János 19,25- ben említett nővérére. Máriát hasonlóképpen soha nem említik név szerint János evangéliumában. Egy ilyen értelmezés sokkal korábbi keletkezési dátumot feltételezne, mint amit a modern tudósok feltételeznek.
· Szerkezet: 
Rövid levél, amely egy „kiválasztott asszonynak és az ő gyermekeinek” szól; figyelmeztetés a hitetlenek elutasítására.
Legfontosabb tanítás: Az igaz hit megőrzése, a szeretet és engedelmesség a parancsolatoknak, figyelmeztetés a hamis tanítók ellen.

3. János levele
János harmadik levele az Újszövetség és a keresztény Biblia egészének harmadik előtti könyve, amelyet János evangélistának tulajdonítanak, akit hagyományosan János evangéliumának és János másik két levelének szerzőjének tartanak. János harmadik levele egy személyes levél, amelyet „a presbiter ” küldött egy Gaius nevű férfinak, ajánlva neki egy Demetrius vezette keresztény csoportot, amely azért jött, hogy hirdesse az evangéliumot Gaius lakóhelyén. A levél célja, hogy bátorítsa és megerősítse Gaiust, és figyelmeztesse Diotrefészre , aki nem hajlandó együttműködni a levél szerzőjével.
A korai egyházi irodalom nem említi a levelet, az első utalás a Kr. u. 3. század közepén jelent meg. Ez a dokumentáció hiánya, bár valószínűleg a levél rendkívüli rövidségének tudható be, arra késztette a korai egyházi írókat, hogy kételkedjenek hitelességében egészen az 5. század elejéig, amikor János másik két levelével együtt elfogadták a kánonban. János 3. levelének nyelvezete János evangéliumára emlékeztet, amelyet hagyományosan Kr. u. 90 körülire datálnak, így a levél valószínűleg az első század vége felé íródott. Mások vitatják ezt a nézetet, például John A. T. Robinson tudós, aki János 3. levelének keletkezését kb. Kr.  u. 60–65-re datálja. Az írás helye ismeretlen, de a hagyomány Efézusra teszi. A levél számos legrégebbi újszövetségi kéziratban megtalálható, és szövege mentes a nagyobb eltérésektől vagy szövegvariációktól.
Záró üdvözlet és befejezés
A 12. vers egy másik férfit mutat be, akit Demetriusnak hívnak, és akit a VII.46.9. számú apostoli konstitúció szerint János szentelt fel Filadelfia (mai Ammán, Jordánia) püspökévé. Demetrius valószínűleg a levélben korábban tárgyalt misszionáriusok csoportjának tagja volt, János 3. levele pedig valószínűleg egy ajánlólevél Gaiusnak Demetriusról. Az ajánlólevelek meglehetősen gyakoriak voltak a korai egyházban, amint azt a 2Kor 3,1, a Róm 16,1–2 és a Kol 4,7–8 is bizonyítja.
Az idősebb, mielőtt befejezné a levelet, azt mondja, hogy sok más mondanivalója is van Gaiusnak, és azt tervezi, hogy a közeljövőben elutazik hozzá, szinte pontosan a János második levelének 12. fejezetének nyelvezetét használva.  A záróvers: „Béke legyen nektek! Köszöntenek titeket a barátok. Köszöntsétek a barátokat egyenként” jellemző a korabeli levelezésre, a „ Béke legyen nektek ” egy olyan üdvözlés, amelyet a keresztények a zsidóktól vettek át.

· Szerkezet: Személyes levél Gájusznak; dicséret; figyelmeztetés Diotrefész ellen; elismerés Demétriosznak.
· Legfontosabb tanítás: A vendégszeretet gyakorlása, helyes vezetés a gyülekezetben, a jó és rossz közötti megkülönböztetés.




Jelenések könyve
A Jelenések könyvének műfaja az apokaliptika. Ez a műfaj a prófétai igehirdetésből ered, de elsősorban a jövő felől tekint a jelenre, és gyakran rejtjeltöredékeket, látomásokat és szimbolikus képeket használ, melyeket csak a beavatottak érthetnek. Az apokaliptika általában olyan időkben keletkezett, amikor a közösség súlyos üldözések és válságok alatt állt, ezért üzenete vigasztalást és reményt kíván nyújtani a végidőkkel kapcsolatban. A Jelenések könyve is ilyen mű, melynek központi üzenete a feltámadt Jézus Krisztus látomásos üzenete a gyülekezeteknek, különösen a Római Birodalom üldözése idején (Kr. u. 1. század vége).​
A János neve alatt az ókorban több apokaliptikus mű is keletkezett, de a Jelenések könyve az e…..agyetlen, amely széles körben ismert és elfogadott a kánonban. Ez a mű Domitianus uralkodásának idejére, az i. sz. 1. század végére datálható. Az ókori zsidó és keresztény apokalipszisek között e mű a legismertebb és legfontosabb, egyedülálló teológiai és irodalmi tartalmával. 
A János jelenések könyvének szerkezete
 összetett, spirális jellegű, jellemző rá a hetes szám, amely különböző témákat és látomásokat ismételve tár fel, miközben a Krisztus első és második eljövetele közötti időszakot, az egyház helyzetét és a végső ítéletet mutatja be.
A főbb szerkezeti egységek a következők:
· Bevezetés és köszöntés (1. fejezet)
· Hét levél a hét kis-ázsiai egyházhoz (2–3. fejezet)
· A 24 vén és a négy élő lény látomása (4. fejezet)
· A hét pecsét és a hetedik pecsétnél feltáruló további események (5–8, 11. fejezet)
· A 144 ezer megpecsételt és a nagy tömeg látomása (7. fejezet)
· A hét harsona és a hét csésze ítéletei (8–9, 15–16. fejezet)
· A Napba öltözött asszony és az egyház és a sátán harca (10–13. fejezet)
· A három angyal üzenete és a hívás az ítéletre (14. fejezet)
· Babilon bukása, a parázna asszony (17–18. fejezet)
· Krisztus győzelme, a két vadállat bukása (19. fejezet)
· Krisztus ezeréves uralma (millennium), a végső ítélet (20. fejezet)
· Az új ég, az új föld és az új Jeruzsálem (21–22. fejezet)
· A könyv bezárása (22. fejezet)
A könyv szimbolikus és ciklikus állapotokat ismétel, nem lineáris kronológiával halad, hanem párhuzamosan több aspektusból is bemutatja az eseményeket. Ez egy spirális történetvezetést eredményez, amely a végidő eseményeit fokozatosan tárja fel a hívők számára.
Ez a szerkezeti felépítés segíti a Jelenések könyvének megértését és értelmezését, különösen a korabeli üldöztetések és a jövőbe vetett remény kontextusában.

A Jelenések könyve keletkezésének ideje és az írás célja
A János jelenések könyve valószínűleg Kr. u. 90 és 95 között íródott Patmosz szigetén, a Domitianus császár uralma alatt. A szerző, aki a könyvben maga is Jánosnak nevezi magát, nem apostolként, hanem Jézus szolgájaként és prófétaként mutatkozik be. Száműzetésben élt, valószínűleg azért, mert terjesztette a Jézusról szóló örömhírt.
A könyv célja, hogy vigasztalást és reményt nyújtson a korabeli, üldözött keresztény közösségeknek, bemutatva Isten végső győzelmét a gonosz felett, a végítélet és az új ég, új föld eljövetelét. Szimbolikus és látomásos nyelvezetén keresztül a könyv olyan üzenetet közvetít, amely a hit megőrzésére, kitartásra és Isten igazságosságába vetett bizalomra buzdít.
Keresztény üldözés
Domitianus római császár uralkodása idején (Kr. u. 81–96) zajlott egy keresztényüldözés, amely főként az utolsó évekre, Kr. u. 90 körül és az azt követő időszakra tehető. Az üldözés elsősorban a császárkultusz megtagadóit érintette, mivel Domitianus isteni tiszteletet követelt magának. Az üldözés célja tehát a császárkultusz egységének fenntartása volt, amit a keresztények megtagadása veszélyeztetett.
A Domitianus-féle üldözésről nem maradt fenn hivatalos, rendelkezés vagy rendelet, melyet ma egy konkrét dokumentumban lehetne látni. Az üldözés főként bírói eljárásokat, száműzetéseket és kivégzéseket foglalt magában.
Az üldözés leginkább társadalmi és politikai elitet érintett, különösen a császári családhoz közel állókat, például Flavius Clemens unokatestvért, akit istentelenség vádjával kivégeztek, valamint családtagjait és más egyháztagokat száműztek vagy megöltek. Az üldözés pontos számú mártír áldozatáról nincs pontos adat, de több jelentős vértanú neve maradt fenn.
	Név
	Státusz / Szerep
	Megjegyzés

	Szent János apostol
	Száműzött, vallási vezető
	Pátmoszra száműzték Domitianus alatt

	Flavius Clemens
	Császári családtag, kivégzett
	A császár unokatestvére, istentelenség vádjával kivégezték

	Szent Lőrinc diakónus
	Vértanú, diakónus
	Valószínűleg Domitianus korabeli vértanú, kivégzés áldozata

	Szent Szixtusz pápa
	Vértanú, püspök
	Büntetésként Domitianus idején kivégezték



Keresztény üldözések az ókorban
	Időszak
	Császár / Elrendelő
	Jellemzők és érintettek

	Kr. u. 64-68
	Nero
	Az első nagy üldözés Rómában, a keresztényeket Róma felgyújtásával vádolták, vértanúk: Péter, Pál apostolok. Csak Rómára korlátozódott.

	Kr. u. 81-96
	Domicianus
	Üldözés főként a császárkultusz megtagadóira, keresztény elit és vezetőség ellen, például János apostol száműzése Patmoszra.

	Kr. u. 249-251
	Decius
	Császári birodalmi rendelet alapján, kötelező áldozatbemutatás minden alattvalónak. A keresztény vezetőket üldözték.

	Kr. u. 253-260
	Valerianus
	Következetes üldözés az egyházi vezetők ellen, vértanúk közé tartozik Cipriánusz püspök.

	Kr. u. 303-311
	Diocletianus és Galerius
	A leghevesebb üldözés, szent könyvek égetése, templomok lerombolása, vezetők letartóztatása, sok vértanú.

	Kr. u. 312
	Nagy Konstantin
	Megszünteti az üldözéseket, Milánoi Ediktumával szabad vallást biztosít a keresztényeknek.



A Milánói Ediktum pontos kiadási ideje 313. február 3-a, amikor Nagy Konstantin és Licinius császár kiadta az egyezséget, amely biztosította a keresztények számára a szabad vallásgyakorlást a Római Birodalomban. A Milánói Ediktum fő célja volt a keresztényüldözések beszüntetése és a keresztény közösségek jogainak visszaállítása.
A dokumentum szövege kimondta, hogy minden ember szabadon gyakorolhatja vallását, és az elkobzott keresztény javaikat vissza kell szolgáltatni. A rendelethez kapcsolódó intézkedések között szerepelt a bebörtönzöttek szabadon bocsátása és a száműzöttek visszatérésének engedélyezése.
Fontos megjegyezni, hogy bár az ediktum a vallási toleranciát hirdette, nem kizárólag a keresztények irányába, hanem általánosan más vallásokra is vonatkozott, de a kereszténység ekkor kapott elsőként hivatalos állami védelmet és elismerést.
Az ediktumhoz kapcsolódó dokumentumok, mint például Licinius 313. június 13-án Nikomédiában kiadott rendelete, megerősítették és kiegészítették ezt az engedélyt.
A "religio licita" (megengedett vallás) kifejezés elsőként Tertullianus római keresztény író Apologeticum című művében fordul elő, ahol a római jog által elfogadott vallásokat nevezte így meg. Nem egy konkrét dokumentumban szerepel, hanem jogtörténeti fogalomként használják a római birodalomban elfogadott vallási csoportokra.
Történetileg a "religio licita" a római állam által törvényesen elismert vallásokat jelölte, melyek között eredetileg a római államvallás, a zsidó vallás és más ősi kultuszok szerepeltek. A kereszténységet kezdetben nem ismerték el "religio licita"-ként, ezért üldözték.
A kereszténység hivatalos elismerése a Milánói Ediktummal (313) kezdődött, amikor a vallásszabadságot  részükre is biztosították.

A Jelenések könyve kapcsolata más apokalipszisekkel

	Mű neve
	Kapcsolt személy / szerző
	Időszak / datálás
	Megjegyzés

	Énok első könyve (Énok apokalipszise)
	Énok (hegylakó, ősi bibliai alak)
	Kr. e. 3. század
	Ószövetségi apokaliptikus mű, fontos zsidó irodalom

	Énok második és harmadik könyve
	Ismeretlen szerzők
	1-2. század k. e. - u. sz.
	Részben kései apokaliptikus anyagok

	Ábrahám apokalipszise
	Ábrahám (legendárium)
	1-2. század
	Apokrif mű, zsidó apokaliptika

	Dániel könyve
	Józsué nem azonos szerzője
	Kr. e. 2. század
	Ószövetségi kánonikus apokalipszis

	Báruk apokalipszise
	Báruk (Jeremiás írnoka)
	1. század
	Apokrif, legendás alakhoz kötött mű

	Jelenések könyve (Apokalipszis)
	János apostol / evangélista
	Kr. u. 1. század vége (Domitianus kora)
	Újszövetségi apokaliptikus mű, a keresztény kánon része



A keresztény egyházakban kizárólag a János apostolnak tulajdonított Jelenések könyve része az egyetemes kánonnak, más apokaliptikus művek (pl. Hermasz Pasztor, Péter apokalipszise) apokrif jellegűek és nem részei a Szentírásnak. Az ortodoxoknál esetlegesen vannak további apokalipszisek, de ezek sem egységesen elfogadottak.
	Felekezet
	Kanonikus apokalipszisek
	Megjegyzés

	Katolikus Egyház
	Csak a János jelenései (Jelenések könyve)
	Az egyetlen apokaliptikus újszövetségi könyv, amely a hivatalos kánon része

	Ortodox Egyház
	János jelenései mellett egyes ortodox iratokhoz apokaliptikus szövegek is hozzátartoznak, de a Jelenések könyve alapvető
	Több történelmi apokalipszis ismert, de csak a János könyve kanonikus

	Protestáns Egyházak
	János jelenései (Református, evangélikus, baptista stb.)
	A legtöbb protestáns felekezet nem fogad el más apokaliptikus könyvet

	Egyéb korai keresztény csoportok
	Hermasz apokalipszise, Péter apokalipszise (de apokrif)
	Ezek nem tekinthetők kanonikusnak, inkább apokrif, de a korai teológiában ismerték




Apokalipszis idézetek a Jelenések könyvében
Ez a lista csak reprezentatív; a Jelenések könyve számtalan ószövetségi utalást tartalmaz, amelyeknek jelentős része apokaliptikus témához kapcsolódik, de találhatók benne nem apokaliptikus bibliai idézetek is. Az apokaliptikus idézetek főként látomásokat, végítéletet, Messiás eljövetelét, és az Isten uralmát hirdetik, míg a nem apokaliptikusak inkább bizonyságtételek vagy prófétai kijelentések szövegei.
	Ószövetségi könyv és idézet
	Jelenések könyve hivatkozás
	Apokaliptikus jelleg

	Dániel 7,13
	Jelenések 1:7; 14:14
	Igen - apokaliptikus vízió az Emberfia megjelenéséről

	Zsoltárok 2:6
	Jelenések 2:26
	Nem - királyi messiási kifejezés

	Ézsaiás 9:6
	Jelenések 2:27
	Nem - proclamáció a Messiás névéről és hatalmáról

	Zakariás 9:9
	Jelenések 19:11-16
	Igen - a Messiás bejövetelének apokaliptikus képe

	Ézsaiás 42:1-7
	Jelenések 11:15
	Nem - Isten szolgájának leírása

	Zsoltárok 110:4
	Jelenések 22:16
	Nem - pap szerepének kijelentése

	Ezékiel 37 (a csontmező látomása)
	Jelenések 11:11
	Igen - a feltámadás és újjáéledés apokaliptikus képe

	Ámosz 5:27
	Jelenések 9:13
	Igen - ítélet és pusztulás vizuálisa

	Ézsaiás 65:17
	Jelenések 21-22
	Igen - új ég és új föld látomás


A János jelenések könyvében számos szimbolikus kép, kifejezés és történések találhatók, amelyek jelentései gyakran bibliai vagy teológiai kulcsfogalmakhoz kötődnek. Az alábbiakban a legfontosabb szimbólumokat és azok megfejtéseit ismertetem:
Szimbolikus képek és jelentéseik
· Hét csillag (Jel 1,16; 20): az egyház gyülekezeteinek angyalai vagy vezetői, az egyház felügyeletét jelképezik, illetve Jézus kezében vannak, aki hatalmat gyakorol fölöttük.
· Élő lények / hét ékesség (Jel 4,6-9): mennyei teremtmények, akik Isten dicsőségét hirdetik, az Ószövetségben is ismert trónusőrzők és angyalok.
· Hetes szám: a teljesség, tökéletesség szimbóluma, megjelenik a hét egyház, hét pecsét, hét harsona és hét csésze formájában.
· Kétélű kard Jézus szájában: az Isten Igéjének hatalma és igazságossága (Zsid 4,12).
· Sárkány (Jel 12,9): Sátán, a gonosz hatalma és az Isten elleni harc jelképe.
· Szarvak: hatalom, uralkodás (Dán 7), a gonosz szimbólumaként és Jézus királyságaként is megjelennek.
· Nagy parázna asszony / Babilon (Jel 17-18): a bűnös világ, Isten elleni fellépés és az anyagi, erkölcsi romlás jelképe.
· Aratás / sarló (Jel 14,14-20): a végidői ítélet és az igazságosság beteljesedése.
· Lenyűgöző látomások: trónus, mennyei lények, könyvek (pecsétek, scrollok), a hatalom és ítélet allegóriái.
Történések és értelmezésük
· Jézus Krisztus trónusának bemutatása az isteni hatalomra és uralomra mutat.
· Az egyház üldözése és megpróbáltatása, valamint Isten ítéletének eljövetelével az igazak megőrzése.
· A végső győzelem a gonosz felett, a "nagy ítélet", az új ég és új föld megjelenése.
· A kíméletlenség és a könyörületesség kettőssége Isten ítéletében és kegyelmében.
Ezek a szimbólumok nem konkrét történelmi eseményeket írnak le, hanem a vallási élményt, a hitet és a megváltás eljövetelét allegorikus, képi formában jelenítik meg. Ezért a Jelenések könyve nyelvezete erősen szimbolikus és többértelmű, ami megértését különleges hermeneutikai megközelítést igényel
Vita a Jelenések könyve kánoniságáról
A János jelenések könyvének kánoni vitája már a korai egyházban is jelen volt, és a mű végleges kánoni elfogadása hosszú folyamat eredménye volt.
Kánoni vita kezdeti időszaka és főbb személyiségek
· A 2. században már többen apostoli tekintélyt tulajdonítottak a műnek, például Szent Jusztinusz, Hierapoliszi Papiasz, és Szardeszi Meliton János apostolt tartották a szerzőnek.
· Azonban már Gaius (kb. Kr. u. 210) a könyvet egy gnosztikus szerzőnek tulajdonította, és a nagy egyháztörténész Eusébius is a 4. század elején ingadozott a kánoni státusát illetően.
· A 16. századi reformátorok közül Erasmus, Luther és Kálvin is megkérdőjelezték a könyv apostoli szerzőségét és kánoni tekintélyét.
Kánoni elfogadás
· A nyugati egyház a 4. század végén fogadta el hivatalosan a Jelenések könyvét a kánon részének.
· A keleti egyházban a kánoni elfogadás később, a 9. századtól vált egységes és általános.
· A könyv kánoni státusza máig vitatott maradt bizonyos egyházi körökben, például az ortodox egyházban nem része a szent liturgiának.
Következmények
· A könyv nehézsége és szimbolikus, apokaliptikus nyelvezete miatt sokáig tartó vitát váltott ki.
· A kánoni elfogadás ellenére a Jelenések könyvének helye sok vitát kiváltó, különleges könyv marad az Újszövetségben.
Összefoglalva: a Jelenések könyvének kánoni státusza a 2. századtól folyamatosan vita tárgyát képezte, végleges nyugati elfogadása a 4. század végén történt, a keleti egyházakban pedig csak a 9. századtól tekintik egyöntetűen kánoninak.
A János jelenések könyvének legrégebbi kódexei
· Codex Sinaiticus (IV. század): A görög Újszövetség egyik legrégebbi, nagy terjedelmű kézirata, amely tartalmazza a Jelenések könyvét is. Fontos forrás a bibliai szövegkritikában.
· Codex Vaticanus (IV. század): Egy másik jelentős görög kézirat, amelynek másolatai között a Jelenések könyve nem teljes egészében maradt fenn, de jelentős részeit tartalmazza.
· Codex Alexandrinus (V. század): Ez az egyik legkorábbi teljes Biblia-kézirat, amely a Jelenések könyvét is tartalmazza.
· Codex Ephraemi Rescriptus (V. század): részleges görög kézirat, melyből még maradt fenn az apokalipszis egyes szakasza.
Ezek a kódexek főként a IV-V. századból származnak, és az Újszövetség szövegének legfontosabb és legkorábbi forrásai közé tartoznak. Ez a kor azonban már az írásmű létrejöttétől (i. sz. 90-es évek) jelentősen eltávolodik, így a Jelenések könyvének első szövegei valószínűleg korábbi kéziratokból erednek, melyek ma már nem maradtak fenn.

A Jelenések könyvének jelentős ókori és modern kori kommentárjai
	Nyelv
	Szerző
	Mű címe
	Keletkezés ideje
	Megjegyzés

	Latin
	Ambrus Szent
	Kommentár a Jelenések könyvéhez
	Kr. u. 4. század
	Korai egyházi apológia és magyarázat

	Latin
	Ágoston Szent
	De civitate Dei (Isten városáról)
	Kr. u. 5. század
	Teológiai érvelés a könyv jelentőségéről

	Német
	Franz Delitzsch
	Kommentar zur Offenbarung des Johannes
	19. század
	Klasszikus német nyelvű bibliai kommentár

	Német
	Gerhard Kittel
	Neutestamentliche Apokalyptik
	20. század
	Tudományos kritikai elemzés

	Angol
	G. B. Caird
	A Commentary on the Revelation of St. John
	1966
	Modern teológiai és exegetikai kommentár

	Angol
	Robert H. Mounce
	The Book of Revelation
	1997
	Kezdők számára is érthető magyarázat

	Magyar
	Szűcs Sándor
	Jelenések könyve
	2020-as évek
	Modern magyar kommentár, exegézis a könyvről

	Magyar
	Bolyki János
	A Jelenések könyve magyarázata
	2023
	Magyar teológiai értelmezés és magyarázat



A Jelenések könyve irodalmi és művészeti hatástörténete
Irodalmi hatás
· A Jelenések könyve a zsidó apokaliptikus irodalom hagyományait folytatja, különösen a Dániel könyvével mutat rokonságot, megőrizve az allegorikus és szimbolikus nyelvezetet, valamint a végidőkről szóló látomásokat.
· A mű szövege nagy hatással volt a keresztény irodalomra, különösen a középkori legendák, misztériumjátékok és liturgikus szövegek alakulására.
· A Jelenések könyve stílusa, mint például a hét gyülekezetről írt levelek, a szimbolikus harc képei és a végítélet ábrázolásai, számos későbbi irodalmi alkotása inspiráltak.
Művészeti hatás
· A művészetben a Jelenések könyvének ikonográfiája számos festményen, szobron és díszítésen megjelenik, különösen a középkor és a reneszánsz idején.
· Jelentős műalkotások születtek, amelyek az apokaliptikus eseményeket, a bárányt, a hét pecsétet és a végső ítélet jeleneteit ábrázolják.
· A könyv népszerűsége abban is nyilvánul meg, hogy irodalmi művek mellett filmek, zeneművek (pl. oratóriumok, kórusművek), valamint kortárs képzőművészeti alkotások témája is lett.



Az Újszövetségi kánon
Az ókori görög szerzők és a zsidók különböző kifejezéseket használtak a kánoni és a kánonon kívüli könyvek csoportjának megnevezésére:
Eusebiosz az újszövetségi könyvcsoportok megnevezésére a következő kifejezéseket használta, amelyek jelentőséggel bírnak a kánoni besorolás megértésében:
1. Kánonba tartozó könyvek — Eusebiosz ezeket „hanem isteni szent könyveknek” („σαφής ἱερῶν γραφῶν”) nevezi, amelyeket az egyház széles körben elfogadott. Ezek azok a művek, amelyek Isten szava szerint valóak és törvényként szolgálnak.
2. Vitatható könyvek (Antilegomena) — Eusebiosz külön csoportba sorolja azokat a könyveket, amelyek elfogadottsága az egyház különböző részeiben különböző volt, eredetük és hitelességük körül vita folyt. Ilyen például a Zsidókhoz írt levél, Jakab levele, Péter levelei és a Júdás levele. Ezek a könyvek nem voltak mindenhol egyértelműen elfogadottak, de végül a kánon részeivé váltak.
3. Hamisan hivatkozott könyvek (Pseudepigraphai) — Ezeket az írásokat „hamis szerzők által írt” (ψευδογραφαι) könyveknek nevezte, és nem tartotta őket hiteles vagy igazán kánoni iratoknak.
Jelentőségük:
· Kánonba tartozó könyvek: Ezeket az egyház és a hívők számára tévedhetetlen igazságként ismerték el, tanításuk alapját képezték.
· Vitatható könyvek: Ezek bizonyos területeken kétségbe vonhatók voltak, ami a kánon kialakulásának dinamikáját mutatja és a korai egyház egységesítésének folyamatát szemlélteti.
· Hamisan hivatkozott könyvek: Ezekről a könyvekről megjelent téves tanítások vagy hamis felhatalmazottság miatt az egyház elszigetelten, elutasítóan állt hozzá.
Eusebiosz megkülönböztetései az első olyan dokumentálható rendszerezések közé tartoznak, amelyek segítettek megérteni, hogy az egyház hogyan válogatta meg hitelesnek tartott szövegeit az Újszövetségen belül, és előkészítették a későbbi kánonképző döntéseket.
Ez a besorolás az „Egyháztörténet” című művében található, amelyet a 4. század elején írt Caesareában.

Zsidó hagyományban
· A héber Bibliában a törvényeket, prófétákat és írásokat összefoglalóan nevezik “HaKétuvim”﻿ (כתובים) vagy “Írások”-nak, amelyek közül a kánonosan elfogadott könyvek a “Kétuvim”﻿ részei.
· Kánonon kívüli, vagy nem elfogadott könyveket zsidó körökben apokrif vagy “Sefarim Chitzonim”﻿ (ספרים חיצונים, ‘külső könyvek’) néven ismerték.
· A kánoni lista kialakulásának idején különbséget tettek a „szent” (hebr. “Qadosh”﻿ קדוש) és a „nem szent” vagy nem hivatalos iratok között.
Példák a görög kifejezésekből:
· κανών﻿ (kanón) maga a szabály, irányelv, mely az elfogadott szentírási könyveket jelöli.
· ἀπόκρυφος﻿ (apokryphos) olyan könyveket jelentett, amelyeket nem tartottak a kánon részének, például a deutero-kanonikus könyvek vagy különböző apokrif iratok.
Ez a megkülönböztetés a görög és zsidó vallási hagyományok fontos része volt, és a Bibliakánont érintő vitákban és döntésekben vezető szerepet játszott.
A fenti fogalmak és megnevezések az ókori zsidó és görög irodalomban egyaránt megjelentek, és alapját képezték a későbbi kánonbesorolásoknak, valamint a könyvek elfogadásának vagy elutasításának

Az újszövetségi kánonnal kapcsolatos nyilatkozatok, listák és tudományos vélemények időrendben és nyelvenként:
Ókor
· Muratori-féle kánon (kb. 170 körül, latin): Ez az egyik legkorábbi ismert újszövetségi kanonikus lista, amely nagy részben tartalmazza a mai újtestamentumi könyveket, bár néhány könyv hiányzik vagy vitatott.
· Athanasius körlevele (367, görög): Athanasius alexandriai püspök festal levele határozottan felsorolja az Újszövetség 27 könyvét, amely máig a katolikus és protestáns kánon alapja.
· Hippoi zsinat (393, latin) és Karthágói zsinat (397, latin): Ezek a délnyugat-római egyházi gyűlések megerősítették Athanasius listáját.
Középkor
· Vulgata fordítása (Jeromos, 382-405, latin): A Vulgata nemcsak fordítás, hanem a kánon standardizálásának egyik alapvető műve.
· Középkori egyházi dokumentumok és kommentárok (latin, német) is tovább erősítették a korábbi kánonlistákat.
Újkor
· Reformáció (16. század, német, angol):
· Luther Márton (1520-as évek) nyíltan kérdőjelezte meg a Deuterokanonikus könyvek kanonikus mivoltát, és egyes újtestamentumi könyveket is átminősített.
· Kálvin János kommentárjai és teológiája ugyanakkor nagyban hozzájárultak a kánon reformált hagyományban való megerősítéséhez.
· Modern tudományos vélemények (19-21. század, angol, német):
· Bart D. Ehrman, Bruce Metzger, Michael Kruger és más biblikus szakértők hangsúlyozták a kánon kialakulásának fokozatosságát, több évszázadig tartó folyamatát.
· A Muratori-féle lista, Athanasius levele, a korai egyházi zsinatok és a Vulgata úgy tekinthetők, mint a kánon fontos mérföldkövei.
Szerzők, és nyilatkozatok a kánonról 
	Időszak
	Szerző / Dokumentum
	Nyelv
	Megjelenés időpontja
	Jelentőség

	Ókor
	Muratori-féle kánon lista
	Latin
	kb. 170
	Első ismert NT lista

	Ókor
	Athanasius Festal levele
	Görög
	367
	27 könyv egyházi kanonlista

	Ókor
	Hippoi zsinat
	Latin
	393
	Kánon megerősítése

	Ókor
	Karthágói zsinat
	Latin
	397
	Kánon további megerősítése

	Középkor
	Jeromos Vulgatája
	Latin
	382-405
	Kánon standardizálás, fordítás

	Újkor
	Luther Márton
	Német
	1520-es évek
	Kánon vitatása, reformáció

	Újkor
	Kálvin János
	Latin/Német
	16. század
	Református kánon támogatása

	Modern kor
	Bart D. Ehrman
	Angol
	20-21. század
	Kánon kialakulásának tudományos vizsgálata


Ez a folyamat nem egyszeri esemény, hanem évszázadokon átívelő, teológiai, politikai és vallási diskurzusokon alapul, amelyben a kánon végleges tartalma és terjedelme kialakult. Angol és német szakirodalom jelentősége kiemelt ezen a területen.
Kánoni könyvek száma
A keresztény egyházakban a kánoni könyvek száma és összetétele eltérő lehet, főként az Ószövetségi könyveket illetően
Összefoglalva:
· Az Ószövetség könyvei különbözőek lehetnek, az Ortodox egyházaknál bővebb a kánon.
· Az Újszövetség 27 könyvét minden főbb keresztény hagyomány elfogadja.
· A katolikus és ortodox kánon tartalmazza a deutero-kanonikus könyveket, míg a protestánsok ezeket általában kánonon kívülinek tekintik.
Ez a különbség főként az Ószövetség területén jelentkezik, az Újszövetséget illetően viszonylag egységes a kánon.
A főbb keresztény egyházakban a kánoni könyvek száma és összetétele eltér az Ószövetség terén, az Újszövetség könyvei viszont mindenhol azonosak: 
· Római katolikus egyház: összesen 73 könyv, ebből 46 az Ószövetség (39 protokanonikus + 7 deuterokanonikus), 27 az Újszövetség.
· Ortodox egyházak (pl. görög, orosz): kb. 76 könyv, az Ószövetség 49-50 könyv (több deuterokanonikus és egyéb könyv), plusz 27 újszövetségi.
· Protestáns egyházak: 66 könyv összesen, 39 az Ószövetségből (csak a protokanonikus), 27 az Újszövetségből, a deuterokanonikus könyveket kánonon kívülinek tekintik.
· Az etióp ortodox egyház kánonjában akár 81 könyv is szerepel, beleértve az ún. deutero-kanonikus és további apokrif jellegű könyveket, amelyeket más ortodox egyházak nem fogadnak el mind kánonként.
Az eltérés leginkább az Ószövetségben jelenik meg; az Újszövetségben a kánon 27 könyve mindenhol egységesen elfogadott.
Eltérő fogalom használat
	Elnevezés
	Jelentés és használat
	Katolikus egyház
	Ortodox egyházak
	Protestáns egyházak

	Kánoni
	Szent, ihletett könyvek a hivatalos kánonban
	Mind az Ószövetség, mind az Újszövetség teljes kánonja
	Teljes kánon, bővebb Ószövetség
	Héber Ószövetség, teljes Újszövetség

	Deutero-kanonikus
	Másodlagos kánonhoz tartozó Ószövetségi könyvek
	Kánonikusak
	Kánonikusak
	Általában apokrifek

	Apokrif
	Nem elfogadott, vagy csak néhány egyház által elfogadott könyvek
	Egy részét elfogadják deutero-kanonikusként
	Változó, de több elfogadott
	Nem kánonikusok

	Pszeudoepigráf
	Álneves, hamisan tulajdonított írások
	Nem kánonikusok
	Többségük nem kánonikus, kivéve néhány keleti egyházat
	Nem kánonikusok



A kánoni, apokrif, deutero-kanonikus és pszeudoepigráf könyvek elnevezése és kezelése különböző keresztény egyházakban eltérő, ami főként teológiai hagyományukból és kánonképző folyamatukból fakad.
Kánoni könyvek
· Ezek azok a könyvek, amelyeket egy adott egyház hivatalosan szentnek, ihletettnek és kötelező érvényűnek ismer el.
· Katolikus és ortodox egyházak esetében az Ó- és Újszövetség könyvei egyaránt kánoninak számítanak a maga hagyományos listája szerint.
· A református és evangélikus protestáns egyházak általában csak a héber bibliakánont fogadják el, az Újszövetséget pedig teljes egészében.
Deutero-kanonikus könyvek
· Ezt a kifejezést a katolikus és ortodox egyházak használják azokra az Ószövetségi könyvekre, amelyeket a héber kánon nem tartalmaz, de a görög Septuaginta és az ókeresztény egyházi hagyományok elfogadtak (pl. Tóbiás, Makkabeusok könyvei, Bölcsesség könyve).
· Ezek a könyvek katolikus és ortodox Bibliákban kánonikusnak számítanak, míg a legtöbb protestáns egyház apokrifként kezeli őket.
Apokrif könyvek
· Az apokrif (görög: ἀπόκρυφος﻿) szó jelentése „elrejtett” vagy „titkos”, és eredetileg olyan írásokat jelölt, amelyeket nem olvastak nyilvánosan a zsinagógákban vagy a keresztény gyülekezetekben.
· A legtöbb protestáns egyház az apokrif könyveket nem tekinti kánoninak, míg a katolikus és ortodox egyházak egy része elfogadja ezeket (de ők inkább deutero-kanonikusnak nevezik a fontosabbakat).
· Katolikus körökben az apokrif iratok kifejezés magában foglalhatja a pszeudoepigráfokat is, a maguk „bibliai apokrif” kategóriájukban.
Pszeudoepigráf könyvek
· A pszeudoepigráf (görög: ψευδοεπιγραφη﻿) olyan írásokra utal, amelyeket hamisan egy másik, ismert személynek tulajdonítanak.
· Ezeknek a könyveknek általában nem fogadják el a kánoni státuszát, és többnyire elutasítják őket mindhárom fő keresztény hagyományban.
· Például az Énok könyve vagy a Jubileumok könyve pszeudoepigráfnak számítanak, és az ortodox Tewahedo egyházaknál kánonikusak, míg a legtöbb más hagyomány elutasítja őket.
A keresztény egyházak hivatalos Biblia-fordításai több nyelven és különböző időpontokban jelentek meg. Az alábbiakban az ortodox, katolikus és protestáns egyházak főbb fordításait és azok időpontjait ismertetem a leggyakrabban használt nyelveken:
Görög
· Septuaginta (LXX): Az Ószövetség görög fordítása, melyet Kr. e. 3. században Alexandriában készítettek el. Az ortodox és katolikus egyházak is elfogadják.
· Újszövetségi görög kéziratok 2-4. században (pl. Codex Sinaiticus, Vaticanus) – az Újszövetség eredeti szövege.
Latin
· Vulgata: Jeromos fordítása, kb. 382–405 között készült el, a katolikus egyház alapvető görög és héber nyelvű szövegfordítása.
· Több későbbi revízió készült, de a Vulgata maradt a katolikus egyház hivatalos Biblia-fordítása évszázadokon át.
Német
· Luther-féle Biblia: Márton Luther 1522-ben fejezte be az Újszövetség, 1534-ben az egész Biblia fordítását. Ez a protestáns reformáció egyik legfontosabb műve volt.
· Később más protestáns fordítások is megjelentek, pl. Elberfeldi Biblia (1855).
Angol
· Coverdale Biblia (1535): Az első teljes angol Biblia-fordítás.
· King James Version (1611): Az angol nyelvű protestáns Biblia klasszikusa, amely számos változat alapja.
· Katolikus angol fordítások (pl. Douay-Rheims Biblia, Challoner revisió).
· Modern protestáns és katolikus fordítások, mint NIV (New International Version), RSV (Revised Standard Version), NAB (New American Bible).
Olasz
· La Sacra Bibbia (Genua kiadás, 1471): Az egyik legkorábbi olasz Biblia-fordítás.
· Későbbi református és katolikus fordítások a 16-17. században.
· Modern olasz Biblia-fordítások a katolikus és protestáns közösségek számára.
Spanyol
· La Biblia del Oso (1569): Az első teljes spanyol Biblia-fordítás a protestánsok részéről (Casiodoro de Reina).
· Katolikus Biblia-fordítások, pl. Biblia de Jerusalém (1966).
Magyar Példák
· Vizsolyi Biblia (1590): Az első teljes magyar protestáns Biblia-fordítás Károli Gáspár által.
· Káldi György Biblia (1626): Az első teljes magyar katolikus Biblia-fordítás a Vulgata alapján.
· Modern fordítások mindkét hagyományban 20. századtól napjainkig.
Ez a sokszínű fordítási hagyomány tükrözi a különböző egyházi tradíciók eltérő teológiai és liturgikus szükségleteit, valamint a nyelvek fejlődését is.
A magyar katolikus Bibliafordítások története gazdag és több évszázadra nyúlik vissza. A legfontosabb fordítások és események a következők:
· Káldi György fordítása (1626): Ez az első teljes magyar katolikus Bibliafordítás, amely nagyban a latin Vulgata alapján készült. Káldi munkássága jelentős mérföldkő volt a katolikus bibliafordítások között, és évtizedekig használatos maradt az egyházban.
· Károli Gáspár Vizsolyi Bibliája (1590): Bár protestáns fordítás, nagyon jelentős volt és mindmáig ismert a magyar bibliafordítások között. Ez a fordítás hatással volt későbbi katolikus munkákra is.
· A 19. században és a 20. század folyamán többször átdolgozták és korszerűsítették a Káldi-féle fordítást, melyek közül a legfontosabb változat 1834-35-ben és 1851-ben készült.
· A modern katolikus bibliafordítások között szerepelnek a Magyar Szent Biblia példányai, valamint az 1975-ös egyházi jóváhagyással kiadott fordítások, amelyek figyelembe veszik a modern eredetieket és tudományos kutatásokat.
· A katolikus egyház Magyarországon a Biblia Szent Jeromos Bibliatársulat kiadásait is használja, amelyek támogatják a bibliafordítások koherenciáját és az egységes katolikus tanítást.
A magyar katolikus Bibliafordítás története tehát a 17. századtól kezdve több korszakot foglal magában, érvényesítve a katolikus egyház teológiai és liturgikus követelményeit a nemzeti nyelvű olvasatában.

Jelenleg használatos újabb magyar fordítások,
Szent István társulat kiadása, 1974
Jeromos társaság Neo-vulgáta fordítása
RUF Református új fordítás




A poliglott Bibliák Órigenész Hexaplájától a legújabb korig
Órigenész Hexáplája (Hexapla) Hexapla (Origenis Hexaplorum), Caesarea, Kr. u. 3. század közepe (későbbi részben elveszett). Órigenész (Origen, 184/185–253/254). Hatoszlopos Ószövetség, tartalmazza az eredeti héber szöveget, héber görög betűs átírását, és négy görög fordítást (köztük a Septuagintát Órigenész átdolgozásában). Számos szövegváltozatot tesz lehetővé összehasonlításra. Ebben az időben az Ószövetség több görög fordítása létezett, és Órigenész kritikai összevetést készített a szövegek között a pontos szöveg megértése érdekében.

Complutensian Polyglot Biblia, Biblia Complutense (Complutensian Polyglot Bible). Alcalá de Henares, Spanyolország, 1514-1517, nyomtatás 1521/22. Egyházi tudósok, Cardinal Francisco Ximenes de Cisneros felügyelete alatt.  Az első teljes nyomtatott poliglott Biblia. Tartalmazza az Ószövetséget héberül, Septuaginta görögül, Vulgata latin fordítását és az Újszövetséget görögül és latinul. Különlegesség a Pentateuchus targumja is latin fordítással. Reneszánsz humanista és egyházi tudományos igény a pontos bibliai szöveg visszaállítására és összevetésére különböző nyelveken.

Antwerpeni (Plantin) Polyglot Biblia, Biblia Regia (Királyi Biblia) vagy Antwerpeni Polyglot.  Antwerpen, Belgium, 1568-1573. Christopher Plantin nyomda, Benito Arias Montano (spanyol orientalista) felügyelete. 8 kötetes poliglott; az OT négy nyelven és az NT különböző verziókban, például héber, görög, latin, arameus, szíriai. Több mint 10 kötet nyelvi és lexikai segédletekkel. Reformáció utáni igény a Biblia kritikai és többnyelvű vizsgálatára, a nyomtatás technikai újításával együtt. 
Párizsi Polyglot Biblia, Biblia Polyglotta Parisina (Párizsi Polyglott). Párizs, 1642. Párizsi tudósok. Ezután következett Guy Michel Lejay Párizsi Poliglottja (1645), amely magában foglalja a szír Ószövetség (szerkesztette: Gabriel Sionita , egy maronita , de a Ruth könyvét Abraham Ecchellensis , szintén maronita írta ), valamint a szamaritánus Pentateuch és Jean Morin (Morinus) változatának első nyomtatott szövegeit . Van egy arab változata is, vagy inkább egy sor különféle arab változata. Tartalmaz héber, szamaritánus, káld, görög, szíriai, latin és arab szövegeket. Továbbfejlesztett poliglott kiadás a kor tudományos szintjén, a keleti nyelvek fokozott tanulmányozásával.

Londoni Polyglot Biblia (Walton Polyglot), London Polyglot Bible. London, 1653-1657. Brian Walton püspök és tudóscsapata. A legszélesebb nyelvi spektrumú poliglott Biblia a korai modern korban, akár 9 nyelvet (héber, latin, szamaritánus, káld, görög, szíriai, etióp, perzsa, arab) tartalmaz, de nem mindegyik teljes szöveggel. Európai keleti nyelvészet és egzotikus nyelvek iránti érdeklődés, a bibliai szöveg és fordítások kritikai összevetése további bővítéseként.

Legújabb kor poliglottjai (pl. modern kiadások). Digitális korszakban megjelent poliglott Bibliák, többrétegű nyelves összevetéssel, kommentárokkal, kritikai kiadásokkal a szövegkutatás és összehasonlító nyelvészet legújabb eredményeivel. Modern hexapla rekonstrukciós projektek (pl. The Hexapla Project), többnyelvű Biblia-összevetők, digitális poliglott.  Számítástechnikai fejlődés, kritikai szövegtudomány és interdiszciplináris kutatások.

Genovai zsoltároskönyv A Biblia egyes részeinek számos poliglott kiadása között szerepel az 1516-os genovai zsoltároskönyv, amelyet Agostino Giustiniani, Nebbio püspöke szerkesztett . Ez héber, latin, görög, arámi és arab nyelven íródott, és a káld szöveg jellege miatt érdekes, mivel ez az első nyugati nyomtatási példa az arab írásrendszerben, valamint a 19. zsoltár szélén található különös jegyzet Kolumbusz Kristófról és Amerika felfedezéséről.
